
  :: ترتيب السور والآياتترتيب القرآن

يم لم وهذا من الموضوعات التي درسها علماء علوم القرآن لأن ترتيب الآيات والسور في القرآن الكر           

 .يجر على ترتيب نزولها ومن بعد ذلك بحث العلماء الأسس التي بني عليها هذا الترتيب

 ترتيب الآيات:  -1

في الصدور،  رآن الكريم، تدويناً وقراءةً وحفظاً إنّ من الواقع الذي لا غبار عليه اهتمامَ المسلمين بالق        
ديه ولا من خلفه، وبحثاً وتحليلًا، وتعلُّماً وتعليماً، فهو كتاب الله سبحانه وتعالى، الذي لا يأتيه الباطل من بين ي

كْرَ وإِنَّا لَهُ ﴿ :وقد تكفّل الله سبحانه وتعالى بذلك، حيث قال (، وهو 9﴾ )الحجر: ظُون  لَحافِ إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الذِ 
 .ذكر وهدى ونور، فمَنْ تمسك به وبعِدْله آل محمد| لن يضلّ أبداً 

و عدم ومن هذا المنطلق يأتي بحثنا في هذه المسألة القرآنية، وهي توقيفية ترتيب الآيات الكريمة أ         
 .توقيفيّتها

رين الإماميّة         ثين والمفسِّ سي والشيخ ، كالشيخ الصدوق والسيد المرتضى والشيخ الطو والمعروف بين المحدِّ
، قام به النبيّ  الطبرسي والسيد ابن طاووس والسيد الخوئي، أنّ ترتيب يهٍ من الله ، بأمرٍ وتوج  الآيات توقيفيٌّ

 بعتعالى، فبقي ذلك الترتيب، وتداولته الأجيال المتعاقبة، إلى أن وصل إلينا. وكانت الآيات ولا زالت تط
  .، ولم يتدخّل أحدٌ من الأصحاب في ذلك  تنسخ بالترتيب الذي رتّبه النبيّ وتس

وقد وافق السنة ما ذهب اليه الشيعة في ان ترتيب ايات القرآن الكريم انما هو توقيفي عن رسول            
ترتيب الآيات اذ يقول: ذكر ذلك الزركشي في البرهان في علوم القرآن وابو جعفر بن الزبير في مناسباته  الله 

في سورها واقع بتوقيفه صلّى الله عليه وسلم وبأمره من غير خلاف بين المسلمين فقد كان جبريل عليه السلام 
يتنزل بالآيات على رسول الله صلّى الله عليه وسلم ويرشده إلى موضعها من السورة أو الآيات التي نزلت 



ضعوا هذه الآيات ) :وسلم كتّاب الوحي بكتابتها في موضعها ويقول لهمفيأمر الرسول صلّى الله عليه  .قبلها
 .)1(في السورة التي يذكر فيها كذا وكذا

وصرَّح الزركشي والسيوطي، من العامّة، بعدم وجود الخلاف في ذلك. قال السيوطي في الإتقان:          
، لا»  .)2(ذلك  شبهة فيالإجماع والنصوص المترادفة على أنّ ترتيب الآيات توقيفيٌّ

… إنّ القرآن كان على عهد النبيّ| مجموعاً مؤلَّفاً على ما هو عليه) قال السيد المرتضى في الذخيرة:           
  .)3((،وإنّ مَنْ يخالف هذا الباب من الإمامية والحَشْوية لا يُعتَدّ بخلافهم

ـ وبعض مَنْ سبقه، كعليّ بن إبراهيم القمّي والفيض الكاشاني  وخالف في ذلك العلّامة الطباطبائي         
ث البحراني ـ إنّ وقوع بعض الآيات القرآنية التي نزلت ل)عدم توقيفيّة ترتيب الآيات، وقا فذهب إلى  والمحدِّ

لجمع متفرّقة موقعها الذي هي فيه الآن لم يَخْلُ عن مداخلةٍ من الصحابة بالاجتهاد، كما هو ظاهر روايات ا
مَتْ  وقد أصرّ في تفسيره على هذا القول، واستدلّ على تضعيف القول الآخر بالأدلة والشواهد ) )4((الأوّل، وقد تقدَّ
 .الروائية والتاريخية

 :الروايات؛ لإثبات عدم توقيفية الآيات القرآنية، وهيب)5( استدلّ العلّامة الطباطبائي الروايات       

 ـ روايات جمع القرآن1

                                                           

 24معبد، نفحات في علوم القرآن،  (1)

 .هـ1421، دار الكتب العربي، بيروت، 214: 1(السيوطي، الإتقان في علوم القرآن 2)

 .364(السيد المرتضى، الذخيرة: 3)

 .هـ1417، مؤسّسة النشر الإسلامي، قم، 125: 12(الطباطبائي، الميزان في تفسير القرآن 4)

 .هـ1417مي، قم، ، مؤسّسة النشر الإسلا125: 12(الطباطبائي، الميزان في تفسير القرآن 5)



قال: جاء في تاريخ اليعقوبي: قال عمر بن الخطّاب لأبي بكر: يا خليفة رسول الله، إن حَمَلة القرآن          
يوم اليمامة، فلو جمعْتَ القرآن؛ فإني أخاف عليه أن يذهب حَمَلته، فقال له أبو بكر: أفعل ما  أكثرهم قد قُتل

  )1(اوكتبه في صحفٍ، وكان مفرَّقاً في الجريد وغيره لم يفعله رسول الله؟! فلم يَزَلْ به عمر حتّى جمعه

وفي تاريخ أبي الفداء: وقتل في قتال مسيلمة جماعةٌ من القرّاء، من المهاجرين والأنصار. ولما رأى           
 أبو بكر كثرة مَنْ قُتِل أمر بجمع القرآن من أفواه الرجال وجريد النخل والجلود، وترك ذلك المكتوب عند حفصة

 )2(انتهىصلى الله عليه وسلم. بنت عمر، زوج النبيّ 

قدم عمر فقال: مَنْ كان »وعن ابن أبي داوود، من طريق يحيى بن عبد الرحمن بن حاطب، قال:           
شيئاً من القرآن فليأْتِ به، وكانوا يكتبون ذلك في الصحف والألواح والعسب. وكان لا صلى الله عليه وسلم تلقّى من رسول الله

 )3(هيدانيقبل من أحدٍ شيئاً حتّى يشهد ش

 .الملاحظات التي تَرِدُ على هذه الروايات والاستدلال بها فيما بعد

 أـ الضعف السنديّ 

إنّ هذه الطائفة من الروايات غير تامّةٍ سنداً؛ ولا تفيد علماً؛ إذ إنها ليست متواترةً، لا لفظاً ولا معنى، بل هي 
 )4(أخبار آحادٍ 

 ب ـ التناقض الداخلي

                                                           

 .118: 12هـ؛ الميزان في تفسير القرآن 1425، المكتبة الحيدرية، قم، 135: 2(تاريخ اليعقوبي، 1)

 .118: 12؛ الميزان في تفسير القرآن 157: 1(تاريخ أبي الفداء 2)

 .119: 12(الميزان في تفسير القرآن 3)

 12/119المصدر نفسه (4)



 :أخبارٌ متناقضة، لا يمكن الاعتماد عليهافإنّها من حيث المتن 

ثه فقال: إنّ حذيفة  فبعضها ظاهرة في أنّ الجمع كان في زمن عثمان، كرواية ابن شهاب أنّ أنس بن مالك حدَّ
بن اليمان قدم على عثمان، وكان يغازي أهل الشام في فتح أرمينية وأذربيجان مع أهل العراق، فأفزع حذيفة 

، فقال حذيفة لعثمان: يا أمير المؤمنين، أدرك هذه الأمة قبل أن يختلفوا في الكتاب اختلاف اختلافهم في القراءة
اليهود والنصارى، فأرسل عثمان إلى حفصة أن أرسلي إلينا بالصحف ننسخها في المصاحف، ثمّ نردّها إليك، 

بن العاص، وعبد الرحمن بن فأرسلَتْ بها حفصة إلى عثمان، فأمر زيد بن ثابت، وعبد الله بن الزبير، وسعيد 
الحرث بن هشام، فنسخوها في المصاحف، وقال عثمان للرهط القرشيين الثلاثة: إذا اختلفتم أنتم وزيد بن ثابت 
في شيءٍ من القرآن فاكتبوه بلسان قريش؛ فإنما نزل بلسانهم، ففعلوا حتّى إذا نسخوا الصحف في المصاحف 

كلّ أفقٍ بمصحف ممّا نسخوا، وأمر بما سواه من القرآن في كلّ  ردّ عثمان الصحف إلى حفصة، فأرسل إلى
 )1(صحيفةٍ أو مصحفٍ أن يحرق 

وبعضها الآخر صريحةٌ في أنّه حصل في عهد أبي بكر، بعدما أشار إليه عمر بن الخطّاب من قتل         
 كثيرٍ من القرّاء وحَمَلة القرآن يوم اليمامة. 

حصل ذلك في زمن عمر بن الخطّاب، فقد كتب مصاحف أربعة، فأرسل واحداً وبعضها ذكرَتْ أنّه            
إلى البصرة والثاني إلى الشام والثالث إلى الكوفة والرابع إلى الحجاز. وقد جاء عن أبي إسحاق، عن بعض 
الصحابة قال: لما جمع عمر بن الخطّاب المصحف سأل: مَنْ أعرب الناس؟ قيل: سعيد بن العاص، فقال: 

 أكتب الناس؟ فقيل: زيد بن ثابت، قال: فليُمْلِ سعيد، وليكتب زيدٌ، فكتبوا مصاحف أربعة، فأنفذ مصحفاً مَنْ 
 )2(منها إلى الكوفة، ومصحفاً إلى البصرة، ومصحفاً إلى الشام، ومصحفاً إلى الحجاز

                                                           

 .هـ1422، مؤسّسة إحياء آثار الإمام الخوئي، بيروت، 245، البيان في تفسير القرآن: (الخوئي1)

 .هـ1401، مؤسّسة الرسالة، بيروت، 364: 2(المتقي الهندي، كنـز العمال 2)



لقائم بينها يسقطها عن وعلى هذا الأساس لا يمكن الاعتماد والأخذ بهذه الروايات؛ فإنّ التعارض ا          
 )1(الاعتبار والاحتجاج بها

 ج ـ وجود المعارِض

وهو ما جاء عن أهل بيت العصمة^، بل الروايات المستفيضة الأخرى، التي وردت عن طريق            
 :العامّة، تؤكِّد أنّ القرآن كُتب في عهد النبيّ|، ومنها

×: قال: إنّ رسول الله| قال لعليٍّ × الحضرمي، عن أبي عبد الله ـ ما رواه عليّ بن إبراهيم، بسنده إلى أبي بكر1
 )2(في الصحف والحرير والقراطيس، فخذوه واجمعوه، ولا تضيِّعوه كما ضيَّع اليهود التوراة  فراشي القرآن خلف

: يا عليّ،  ـ ما رواه أبو رافع، من أنّ النبيّ| ـ في مرضه الذي توفي فيه ـ قال2 خُذْه إليك،  الله كتابهذا  لعليٍّ
، فألَّفَه كما أنزل الله، وكان به عالماً   )3(فجمعه عليٌّ في ثوبٍ، ومضى إلى منزله. فلمّا قبض النبيّ| جلس عليٌّ

 )4(| نؤلِّف القرآن من الرقاعالله كنّا عند رسول»ـ ما رواه زيد بن ثابت قال: 3

يّ الأكرم، حة على أنّ كتابة القرآن كانت قد تمَّت في عهد النبوفي هذه الروايات ونحوها دلالةٌ واض            
 .بجمع السور والآيات التي كتبت على الحرير والخشب والقراطيس في مصحفٍ واحد× وأنّه| قد أمر عليّاً 

ممّا  كان حَسْب ترتيب نزول الآيات،× نعم، رُبَما يقال: إنّه وإنْ كان جمع القرآن الذي قام به عليٌّ             
  عليّاً لا يخالف ما كتبه النبييعني أنّ القرآن الذي كُتب في زمن النبيّ أيضاً كان حَسْب ترتيب النزول؛ لأنّ 

                                                           

 .245(البيان في تفسير القرآن: 1)

 .هـ1404، دار الكتاب، قم، 451: 2(تفسير عليّ بن إبراهيم القمّي 2)

 .41: 2أبي طالب (مناقب آل 3)

 .144: 8؛ المسند 735: 5(سنن الترمذي 4)



    ٌّلا يختلف عن القرآن × إلاَّ أنّ هذا مجرّد احتمالٍ لا دليل عليه. وسيأتي أنّ ترتيب القرآن الذي كتبه علي
 .الموجود فيما بيننا

عضها مع بي محلِّه أنّ القران معجزةٌ إلهية، وقد تبلور ذلك الإعجاز في ترتيب ونسج آياته قد ثبت ف           
جزةٌ. أمّا إذا بعضٍ، وعليه لا بُدَّ أن يكون ترتيب ونظم آياته توقيفيّاً صادراً من الله تعالى، حتّى يثبت أنّه مع

ءٌ من مة الطباطبائي، فلا يبقى للقرآن شيقلنا: إنّ ترتيب الآيات كان باجتهادٍ من الصحابة، كما قال العلاّ 
 .الإعجاز؛ لأنّ المعجزة أمرٌ خارجٌ عن طاقة وقدرة البشر العادي

وَر بالبسملة -2  روايات انقضاء السُّ

، «الله الرحمن الرحيم بسم» عن ابن عبّاس قال: كان المسلمون لا يعلمون انقضاء السورة حتّى تنزل       
ذا الحديث صحيحٌ على شرط علموا أنّ السورة قد انقضت. قال الحاكم: ه« الرحمن الرحيمبسم الله »فإذا نزلت 

 )1(الشيخين

 بسم» لا يعرف خاتمة السورة حتّى تنزلصلى الله عليه وسلم كان النبيّ »رُوي عن ابن عباس رضي الله عنه أنّه قال:         
 )2(ورة قد خُتِمَتْ عرف أنّ الس« بسم الله الرحمن الرحيم»، فإذا نزلت «الله الرحمن الرحيم

                                                           

: 1هـ؛ الحاكم النيسابوري، المستدرك على الصحيحين 1411، دار الكتب العلمية، بيروت، 17(الواحدي، أسباب نزول القرآن: 1)
 .127: 12؛ الميزان في تفسير القرآن 231

هـ؛ الميزان في تفسير 1421، مؤسّسة الرسالة، بيروت، 42: 2الكبرى ؛ النسائي، السنن 231: 1(المستدرك على الصحيحين 2)
 .127: 12القرآن 



اِلله الرَّحْمَنِ  بِسْمِ : »تنزل قال سعيد بن جبير: في عهد النبيّ| كانوا لا يعرفون انقضاء السورة حتّى       
 )1(، فإذا نزلت علموا أنْ قد انقضت السورة، ونزلت أخرى «الرَّحِيمِ 

كون تلنزول في زمن النبيّ. وهو يقتضي أن وغيرها من الروايات، التي تدلّ على ترتيب الآيات حَسْب ا       
نَتْ في السور المكّية، والآيات المدنية في السور المدنية. ولكنّ ما نراه في ا لمصحف الذي الآيات المكّية دُوِّ

حظ بين أيدينا خلافُ ذلك؛ حيث توجد آياتٌ مكّية في سور مَدَنية، أو آيات مدنية في سور مكّية. وهكذا نلا
لقران الموجود افي أواخر عهد النبيّ| وهي واقعةٌ في سورٍ نازلةٍ في أوائل الهجرة، ممّا يدلّ على أنّ  آياتٍ نازلةً 

 .|عندنا غير ما كان في عهد النبيّ 

   روايات مصحف الإمام علي   -3

صلوات روى سُلَيْم بن قيس الهلالي، عن سلمان الفارسي رضوان الله عليه قال: لمّا رأى أمير المؤمنين         
 )2(الله عليه غدر الناس به لزم بيته، وأقبل على القرآن يؤلِّفه ويجمعه

، قال: آلى على نفسه أن لا يضع رداءه على عاتقه، إلّا للصلاة؛ حتّى يؤلِّف القرآن   وروى عنه        
 )3(ويجمعه، فانقطع عنهم مدّةً إلى أن جمعه

                                                           

: 12؛ الميزان في تفسير القرآن 231: 1؛ المستدرك على الصحيحين 17؛ أسباب نزول القرآن: 16: 1(تفسير القرآن العظيم 1)
128. 

 72(كتاب سُلَيْم بن قيس الهلالي: 2)

 50: 2ي طالب (ابن شهرآشوب، مناقب آل أب3)



رأى من الناس طِيَرةً عند وفاة النبيّ|، فأقسم أن لا يضع    عليّاً بسندٍ يذكره ـ : إنّ   ـ وقال ابن النديم      
 )1(حتّى جمع القرآن رداءه حتّى يجمع القرآن، فجلس في بيته ثلاثة أيّام

يدينا أعلى وجود التعارض بين المصحف العثماني الموجود بين  وممّا استدلّ به العلّامة الطباطبائي          
و والمصحف الذي قام النبيّ| بجمعه وترتيبه، ومنه إلى القول بعدم توقيفية ترتيب آيات القرآن الكريم، ه

جمع القرآن    ريق الخاصّة والعامّة أنّ عليّاً (. فقد ورد عن ط  المصحف المعروف بـ )مصحف عليٍّ 
د أنّ النزول عقب النبيّ|، وهو يختلف عن ترتيب الآيات الموجودة في المصحف العثماني. ممّا يؤيِّ على ترتيب

 .الترتيب الموجود في هذا المصحف لم يكن بأمرٍ من النبيّ|، وإنّما كان برأيٍ واجتهاد من الصحابة

رآن. وقد الأصحاب الذين جمعوا القكان من أوّل   فيه أنّ الإمام أمير المؤمنيننعم، ممّا لا شَكَّ             
(. ولكنْ هل هذا المصحف كُتب بعد وفاة   ثبت متواتراً أنّه كان له مصحفٌ يسمّى بـ )مصحف عليّ 

 النبيّ|؟ وهل ترتيب آياته يختلف عن ترتيب آيات المصحف العثماني؟ وبعبارةٍ أخرى: هل جمع الإمام آيات
ا الذي يميِّز هذا المصحف عن المصحف العثماني المتداول هذا المصحف حَسْب ترتيب نزول الآيات؟ وم

 بيننا؟

لافة، جلس ، وبعدما أبعدوه عن الخ  ، بعدما توفي النبيّ   ين المؤرِّخين أنّ الإمام عليّاً المشهور ب      
 .في داره، ولم يخرج منها حتّى جمع القرآن

 ترتيب السور في المصحف .-2
                                                           

 .48(ابن النديم، الفهرست: 1)

 



وقيفية لم نعثر على دليل علمي لت ان ترتيب جميع سور القرآن الكريم لا ننكر كونه توقيفي الا اننا          

لنقلية فهي اترتيب سور القرآن وان الأدلة العقلية قاصرة على اثبات توقيفية ترتيب سور القرآن الكريم اما الأدلة 

   .لا تشمله إطلاقاً أو مورداً 

م نزل ثير من علماء المسلمين ذكر ان القرآن الكريم نزل إلى السماء الدنيا جملة واحدة ومن ثالك فذهب        

بعد ذلك مفرقاً عند الحاجة، واختلف علماء المسلمين في ترتيب السور و الآيات القرآنية فمنهم من ذهب إلى 

ابة منهم القاضي ابو بكر وقال اخرون انما هو اجتهادي من الصح هو توقيفي من النبي  ان هذا الترتيب

وهو اللغوي المشهور صاحب كتاب معجم مقاييس  الباقلاني صاحب كتاب اعجاز القرآن والتقريب و ابن فارس

ومما استدل به لذلك: اختلاف مصاحف السلف في ترتيب السور، فمنهم من رتبها على النزول، وهو اللغة،  

وقد ورد عن امير  )1(يعلى ترتيب نزول المكي، ثم المدن ، كان أوله: "اقرأ" ثم البواقي  مصحف علي

وانه مرتب حسب النزول ويذكر الطباطبائي ان هذا هو من  انه جمع القرآن بعد وفاة النبي   المؤمنين 

يغاير  وذكر السيد الخوئي في البيان ان ترتيب مصحف امير المؤمنين  )2(مسلمات مداليل روايات الشيعة

ترتيب المصحف الموجود بأيدينا بل انه لا ينبغي الشك في ذلك على الاطلاق وان العلماء الاعلام قد تسالموا 

) لكن ابن  )3(انما هي تفسير القرآن وليس آيات قرآنية( على ذلك والزيادات الموجودة في مصحف علي 
                                                           

 1/358الزرقاني ، محمد ، مناهل العرفان في علوم القرآن ،(1)

 128 /12الطباطبائي ، تفسير الميزان ، (2)

 223الخوئي ، البيان ، (3)



هو نفس  كان المصحف اذي جمعه بعد وفاة النبي الاكرم  النديم يذكر في الفهرست ان امير المؤمنين 

  )1(ترتيب المصحف الموجود الان بأيدينا وليس هناك اختلاف فيه على الاطلاق(

كان أول مصحف ابن مسعود "البقرة" ثم "النساء" ثم "آل عمران" على اختلاف شديد، وكذا مصحف و            

وذهب جماعة ،  أشتة بسنده عن عثمان أنه أمرهم أن يتابعوا الطُّوَلوفي المصاحف لابن  أبي بن كعب وغيره،

أنزل الله القرآن كلَّه إلى  :إلى الأول؛ منهم: القاضي أبو بكر في أحد قوليه وخلائق، قال أبو بكر بن الأنباري 

سماء الدنيا، ثم فرقه في بضع وعشرين سنة، فكانت السورة تنزل لأمر ينزل، والآية جوابًا لمستخبر، ويوقف 

فمن   عن النبي  على موضع الآية والسورة، فاتساق السور كاتساق الآيات والحروف كله  جبريلُ النبيَّ 

وقال الكرماني في البرهان: ترتيب السور هكذا هو عند الله تعالى في  ،رآنقدم سورة أو أخرها فقد أفسد نظم الق

في   على جبريل ما اجتمع لديه منه، وعرضه   على هذا الترتيب، وكان يعرض النبي  اللوح المحفوظ

 .2توفي فيها مرتين، وكذلك قال الطيبي التيالسنة 

أن ترتيب السور على  الأولالقول ان ترتيب سور القرآن الكريم على ثلاث اقوال:  ذكر الزرقاني؛             

إنما كان باجتهاد من الصحابة. وينسب هذا القول إلى جمهور   ما هو عليه الآن لم يكن بتوقيف من النبي 

وقد استدلوا على رأيهما هذا بأمرين: أحدهما أن مصاحف الصحابة كانت ر، لعلماء منهم مالك والقاضي أبو بكا

  النبي مختلفة في ترتيب السور قبل أن يجمع القرآن في عهد عثمان فلو كان هذا الترتيب توقيفيا منقولا عن 

أبي بن فهذا مصحف  .ما ساغ لهم أن يهملوه ويتجازوه ويختلفوا فيه ذلك الاختلاف الذي تصوره لنا الروايات

كعب روي أنه كان مبدوءا بالفاتحة ثم البقرة ثم النساء ثم آل عمران ثم الأنعام. وهذا مصحف ابن مسعود كان 
                                                           

 46ابن النديم ، الفهرست ،  (1)

 41السيوطي، اسرار ترتيب القرآن ،  2



مبدوءا بالبقرة ثم النساء ثم آل عمران الخ على اختلاف شديد. وهذا مصحف علي كان مرتبا على النزول فأوله 

   .كذا إلى آخر المكي والمدنياقرأ ثم المدثر ثم ق ثم المزمل ثم تبت ثم التكوير وه

ما أخرجه ابن أشته في المصاحف من طريق إسماعيل بن عباس عن حبان بن  الدليل الثاني:           

سبع يحيى عن أبي محمد القرشي قال: أمرهم عثمان أن يتابعوا الطوال فجعل سورة الأنفال وسورة التوبة في ال

ابن حبان و م اهـ ولعله يشير بهذا إلى ما رواه أحمد والترمذي والنسائي ولم يفصل بينهما ببسم الله الرحمن الرحي

 والحاكم عن ابن عباس قال: قلت لعثمان ما حملكم على أن عمدتم إلى الأنفال وهي من المثاني وإلى براءة

ِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ{ ووض وهي من وها في السبع الطوال؟ عتمالمئين فقرنتم بينهما ولم تكتبوا بينهما سطر }بِسْمِ اللََّّ

ا تنزل عليه السور ذوات العدد فكان إذا أنزل عليه شيء دع  فقال عثمان رضي الله عنه: كان رسول الله 

 " . بعض من يكتب فيقول: " ضعوا هذه الآيات في السورة التي يذكر فيها كذا وكذا

كترتيب الآيات وأنه لم توضع سورة في   أن ترتيب السور كلها توقيفي بتعليم الرسول  القول الثالث:        

. واستدل أصحاب هذا الرأي بأن الصحابة أجمعوا على المصحف الذي كتب في عهد  مكانها إلا بأمر منه 

قيف لأنه لو كان عثمان ولم يخالف منهم أحد. وإجماعهم لا يتم إلا إذا كان الترتيب الذي أجمعوا عليه عن تو 

عن اجتهاد لتمسك أصحاب المصاحف المخالفة بمخالفتهم. لكنهم لم يتمسكوا بها بل عدلوا عنها وعن ترتيبهم 

وعدلوا عن مصاحفهم وأحرقوها ورجعوا إلى مصحف عثمان وترتيبه جميعا. ثم ساقوا روايات لمذهبهم كأدلة 

 .1 يستند إليها الإجماع

السيوطي عن ابن الحصار: ترتيب السور ووضع الآيات مواضعها إنما كان  بالوحي وكذلك قول ابن ويذكر  

حجر ترتيب بعض السور على بعضها أو معظمها لا يمتنع ابن يكون توقيفياً ومما يدل على ان ترتيبها توقيفي 
                                                           

 360و359و 1/358محمد ، مناهل العرفان في علوم القرآن ،  الزرقاني ، 1



الْوَفْدِ الَّذِينَ أَسْلَمُوا مِنْ ثَقِيفٍ كُنْتُ فِي ما اخرجه احمد وابو داود عن أوس بن ابي أوس حذيفة الثقفي قال:  

ِ صَلَّى اللََُّّ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  ... الْحَدِيثَ، طَرَأَ عَلَيَّ حِزْبِي مِنَ الْقُرْآنِ فأردت ألا أَخْرُجَ حَتَّى : "وَفِيهِ فَقَالَ لَنَا رَسُولُ اللََّّ

ِ صَلَّ  ، "أَقْضِيَهُ  بُهُ ثَلَاثَ سُوَرٍ : ى اللََُّّ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قُلْنَافَسَأَلْنَا أَصْحَابَ رَسُولِ اللََّّ بُونَ الْقُرْآنَ؟ قَالُوا نُحَزِّ كَيْفَ تُحَزِّ

لِ مِنْ  فَهَذَا : قَالَ . حَتَّى نَخْتِمَ " ق" وَخَمْسَ سُوَرٍ وَسَبْعَ سُوَرٍ وَتِسْعَ سُوَرٍ وَإِحْدَى عَشْرَةَ وَثَلَاثَ عَشْرَةَ وَحِزْبُ الْمُفَصَّ

ِ صَلَّى اللََُّّ  وَرِ عَلَى مَا هُوَ فِي الْمُصْحَفِ الْآنَ كَانَ عَلَى عَهْدِ رَسُولِ اللََّّ  عَلَيْهِ يَدُلُّ عَلَى أَنَّ تَرْتِيبَ السُّ

ةً بِخِلَافِ مَا عَدَ : قَالَ . وَسَلَّمَ  لِ خَاصَّ    .اهُ وَيُحْتَمَلُ أَنَّ الَّذِي كَانَ مُرَتَّبًا حِينَئِذٍ حِزْبُ الْمُفَصَّ

 

 


