## الثنائية الضدية في نماذج من الشعر العباسي

الاستاذ المساعد ماجد عبد الحميد كلية الاداب – جامعة البصرة

## الثنائية الضدية:

من المصطلحات القديمة الحديثة في علوم البلاغة العربية وفي علم اللغة الحديث، فقد كان ينسب التضاد إلى علم البديع عندما عرف البلاغيون القدماء هذا المصطلح بتعاريف تنصب في إطارها العام ضمن مفهوم واحد هو التضاد باللفظ و التضاد بالمعنى، فقد ربط القدماء بين المصطلح بوصفه علاقة لغوية بين المفردات ومعانيها وعلم البديع عندما سماها ابن المعتز (المطابقة) وهو (الفن الثالث من بديعة)(1) 0 في حين عرفه ابن الاثير قائلا: (( وهذا النوع يسمى البديع أيضا وهو في المعاني ضد التجنيس في اللفظ)) (2) ويشمل التضاد على معان عدة منها: (( التطبيق والتكافؤ و الطباق والمطابقة )) (3) وقد اعتنى اللغويون المعاصرون والنقاد البنيويون بالمصطلح من ناحية التنظير والتطبيق، غير أنهم سموه بـ (الثنائية الضدية)\*( Binary Opposition ) وأكدوا فاعلية وجوده في النص الشعري بوصفه معنى موظفا يفجر الطاقة الشعرية في الصور والمعانى

\* فقد ذكر (باكوبسون) في كتابة (قضايا الشعرية) (( أن التعارض حتمى ، إذ بدون تناقص لا وجود لمجموع منسق من المفاهيم ولا وجود لمجموع منسق من الدلائل )) (4) وقد تأثر كثير من النقاد العرب في هذا الرأى ، لاسيما كمال أبو ديب عندما قال عن الثنائية الضدية ودورها في أثراء النص الشعري: (( أن المشابهة بذاتها وفي ذاتها ليست العنصر المولد للصورة بقدر ما تمنح الفرصة لإدراك المغايرة أو لتأكيد التضاد وأضاءته وبلورته )) (5) ، وإذا عدنا للشعر العباسي سوف نرى كيف تعامل الشعراء مع المصطلح ومضمونه ولا سيما لدى الشعراء الذين شكلوا خطأ بديعياً في الشعر 0

بشار بن برد \_\_\_ مسلم بن الوليد \_\_ أبو تمام \_ ابن الرومي أن هؤلاء الشعراء كانوا يسعون جاهدين نحو التجديد في المعاني مستفيدين من علم البديع لا سيما الثنائية الضدية ، فبشار بن برد - مثلاً - وفي مقطوعاته الغزليه على وجه الخصوص \* يولد معانى عميقة مبنية على ظلال معان سطحية من خلال توظيفه الثنائية الضدية المعنوية في مثل قوله في صاحبته عبدة (6) 0

> لم يطلٌ ليلى ولكن لم أنمٌ وإذا قلت لها جودى لنا: نفّسي يا عبدُ عني واعلمي ان في برديَّ جسماً ناحلاً ختم الحبُ لها في عنقي

ونَفى عنى الكرى طيف ألم خرجت بالصمتِ عن لا ونعم اننی یا عبدُ من لحم ودم لو تَ وكاتِ عليه لانهدم موضع الخاتم من أهل الذمم

لاشك في أن بشاراً كان يتكىء كثيراً على حدة بصيرته بعدما فقد بصره فكان يحمل الأبيات معاني باطنة ويروم ما تشير إليه دلالاتها البعيدة ، (( ومن كانت البصيرة الباطنة أغلب عليه من الحواس الظاهرة كان حبه للمعاني الباطنة أكثر من حبه للمعاني الظاهرة ، فشتان بين من يحب نقشاً مصوراً على الحائط لجمال صورته الظاهرة وبين من يحب نبياً من الأنبياء لجمال صورته الباطنة )) (7) ، أن البحث في أعماق وأغوار القصيدة طلباً في إظهار معاني جديدة يعزز من شعريتها في نفوسنا وهذا ما أكده الفيلسوف الفرنسي باشلار قائلا : (( الغزارة والعمق في القصيدة هما دائما ظاهرة ثنائية الرنين ورجع الصدى فكأن القصيدة بغزارتها وخصوبتها توقظ أعماقا جديدة في داخلنا )) (8)

ان القراءة الأولى لمقطوعة بشار تضلل القارىء فتصور له أن بشاراً يعاني مايعاني من شوق وحرقة وألم بسبب غياب صاحبته (عبدة) عنه فهو يتعذب لفراقها عذابا جعل جسمه نحيلا جداً ، لكن معاني شعر بشار ليست بهذه السهولة التي تحيل إليها القراءة الأولى ، فنحن نعرف أن ليل بشار طويل جداً بل سرمدي ، فقد قال في أكثر من نص شاكياً من طول الليل شكوى مريرة (9):

وما بال ضوء الصبح لا يَتوضَّ خُ أم الدهرُ ليلُّ أُثُ كلُّ أُه ليس يَـْبرح ولكن اطـالَ الليلَ هـمٌّ مبر ح خليلي ما بال الدجى لَاتِ ِ زَحْزَحُ أَضَلَ الصباحُ المستنيرُ طريقَه كأنّ الدجى زادتٌ و ما زادتٌ الدجى وقال في مقطوعة أخرى (10)

كأنَ وَ جُفونَه سُم الله بشوكِ

فليس لِو سُنةٍ فيها قرارُ

## أما لليِّـلِ بِعَ ْدَهُــمُ نـَهــار كأنَّ جُفونَها عنها قصــار

أقولُ وليلتي تزدادُ طولاً جَفَتْ عينى عن التغميض حتى

إن شكوى بشار من طول الليل شكوى طبيعية لأن بشاراً ولد أعمى فما نظر الى الدنيا قط (11) ((ولكن أيكفيه أن يعلل لمعنى طول الليل القديم وما يطوى فيه من السهر بهذه العلل البارعة ؟ أو لا ينبغي أن يسلك مسلك المتكلمين والمعتزلة لا في الإتيان بالعلل الخفية المستوردة وإنما في الإتيان بما ينقض المعنى نقضاً من أساسه على شاكلتهم في محاور اتهم و مداوراتهم ؟ وإذن فلينقض ما يقال من طول الليل ، إنما هو السهر والسهادالطويل الذي يخيل إليه كأن الليل يطول والليل مظلوم )) (12).

ويحلو لبشار أن يكرر مثل هذه المعاني الخاصة بالليل والسهر مقرونين بجفاء صاحبته لـه فقال (12)0

ولقد اعرف ليلي بالقصر ناعم الأطراف فتّان النظر مَلَكتُ قَابْي وسَمْعي والبصر كلمًا أبْصرَه النوم نفر طالَ هذا الليلُ بل طالَ السهرُ لم يطلُ حتى جَفانيْ شادِنِنٌ لني في قَلبْنِ َي منه لوعـة وكأن الهمَّ شخصٌ ما ثيلٌ

لكن هذا الجفاء المزعوم يختلف عن جفاء محبوبات العذريين اللائي يصددن ويتمنعن ويبخلن بخلاً شديداً يظهر من خلال أشعارهم، فبشار يخاطب صاحبته بالجملة الفعلية (جودي لنا) والجود هو كثرة العطاء ثم ينقل بشار تردد هذه المرأة بين القبول

والرفض وهذان المعنيان يختلفان - أيضا – عن ما عروف لدى الشعراء العذريين الذين وصفوا محبوباتهم بالثبات عند حالة واحدة فمثلاً قال جميل في بثينة (14):

بِلا وبِإِلّا أستطيعُ وبالمُنى وبالأملِ المرجُوقد خابَ أملُهُ بيلا وبإلّا أن إلا أن لزّمتها على كثرةِ الواشينَ ، خيرُ معين وقال كثير (15):

كَأْنِي أَنادي صَخْرةٌ حِينَ أَعْرَضَتْ مِنَ الصُمَّ لُو مَرَّتْ بِهَا العصُم زلّتِ صَفْوحاً فَما تلقاكَ إلا بخيلة فَمَنْ ملَّ منها ذلك الوصلَ ملتتِ

أن هذا التنقل لبشار (( من الثبات والنفي وذكر العلل وترتيب النتائج يجعل الذهن في حركة دائبة مستمرة ولعل هذا ما جعلنا نطلق على مثل هذا اللون اسم (الخيال الحركي) وبشار يكثر من هذا الضرب ويعتمد عليه كثيرا في صوره)) (16) مثلما يجعل المتلقي الذي يعاود القراءة مكتشفا الغاية الخفية التي يقصدها من غزله غير العفيف ، ففي خطابه لعبدة يستعما الجمل الفعلية (نفسي) و (فرجي كربي) في قوله (17):

نقِسي ياعبد عني واعلمي أنني يا عبد من لحم ودم وقوله (18):

فقد براني وشفني نصبَي من حبَّكمْ والحبُّ في تعَب وحرّ حزن في الصدر كاللهب يا عبد بالله فَرجي كَربَي وضفْتْ ذَرْعاً بماكَلِ فْتُ به فَفرَجِيْ كُربَةً شَجِيتُ بها

#### ولا تظنى ما اشتكى لعياً هيهات قد جلّ ذا عن اللعب

فنداء بشار يشكل صيحة غريزية لسد حاجة الجسد لأنه (من لحم ودم) والذي يؤكد هذا المعنى حرص بشار على الصور الحسية المادية التي يبالغ فيها عندما وصف حالته في قوله (19):

سَـ لَلْبُتِ عَظَـامِيْ لَحَمَـها فَتَرَكْدَبِها عَـوارِدِدِدِدِي وَدِدِدِي وَدِي وَدِي وَدِي فَـي أَـها الله فَي الله فِي الله فَي الله

وأَخْلَيتُ منها مُذَّها فَتَركْتها أنابيبَ في أجوافِرِ وَرِورِهِ الريحُ تَصْفِر

خُذيْ بيَديْ ثم أرفعي الثوبَ فأنظري ضننى جسدي لكنني أتستر

فصور العظام العارية من لحمها صور حسية مادية تثبت أن الشاعر كان يرمي لأشباع غريزة الجسد فحسب ، ثم هناك المبالغة الواضحة التي تحيل إلى المعنى الضد لقصد الشاعر ، فبشار بوصفه شاعراً ضريراً (( لايرى الجمال ببصره ، أنما يحسه بلمسه ويده ،ويتسع جشعه الجسدي حتى ليصبح غزله في بعض جوانبه ضربا من صياح الغريزة النوعية الذي ينبو عن الذوق)) (20).

وقد تعمقت هذه الحسية في نفس الشاعر وكأنه ((صاحب رسالة عليه أن يدعو لها ، أو داعية إلى مذ هب عليه أن ينشره ويذيعه ، وحقا لقد كان بشار صاحب رسالة الغواية في عصره والداعية الداهية إلى مذ هب اللذة الحسية في مجتمعه )) (21) ولذلك لاينبغي أن ننظر إلى شعره الغزلي نظرة بريئة تأتي من القراءة السطحية الأولى ، فبشار إنما يخفى

وراء معانية السطحية معاني عميقة تكون هي الغاية النهائية التي يهدف إليها فهو إذا ((ما استخدم الطباق استخدمه لينقل اضطرابات نفسية أو تناقضا عاطفيا أو للمقارنة بين متضادين )) (22). وتفسر لنا الثنائية الضدية كثيراً من المعاني والصور التي وظفها بشار في شعره، ولا سيما تلك التي استحسنها النقاد القدماء في بيته الذي يقول فيه (23):

#### كأنّ مثار النقع فِوق رَوُوسِنا وأسياً فنا ليلٌ تهاوى كواكِبهُ

فالمعنى لا يعدو أكثر من كونه بناء معنوياً على الثنائية بين ( الضياء – الظلام ) ( حيث شبه تراب الحرب الذي تثيره الخيول بالليل المظلم بينما كانت السيوف الملتمعة فيه تشبه الكواكب المتهاوية ، هي ثنائية ( الظلام والضياء ) فالحرب فضاء بالنسبة له والخيول إ ذ تشتبك تثير الغبار الذي يتحلل عنده ضمن قائمة ( الظلام ) أما السيوف فهي بيض ... فهو لم يتعد عما يهيمن على مخيلته إلاباختيار عنصرين جديدين لتكون المتوالية في بيته ثلاثية كالأتي:

أما مسلم بن الوليد الذي اشتهر بالثنائية الضدية اللفظية فقد جدد كثيراً في المعاني والصور من خلال المقابلة اللفظية التي تخلق نوعاً من الفجوة الدلالية عند تحديد المعنى النقيض فإذا قال ((يجود بالنفس)) عززها بجملة أخرى قال فيها: ((إذ ضن الجواد بها)) فكيف يكون الجواد بخيلاً ؟

تلك هي المفارقة التي تظهر ها الثنائية الضدية في قول مسلم (25):

#### يجودُ بالنفس إذْ ضنّ الجوادُ بها وجودُ بالنفس أقصى غاية الجودِ

أن المتأمل لهذا البيت لا يجد فيه لفظاً صعباً ولا تنوعاً في اختيار الصيغ والمفردات بل يجد مفردة (الجود) ومشتقاتها هي الكلمات المتكررة (يجود، الجواد، الجود, الجود) إذن ما الذي جعل هذا البيت قريباً ومحبباً من نفوس المتلقين من النقاد والأدباء ؟ أن الفكرة تتمركز حول جملة (ضن الجواد) فالضن هو البخل الذي يتضاد مع الجود وباستخدام الثنائية يبرز تجديد مسلم في المعاني عندما تمركز المعنى حول محور (ضن الجواد)، ليس هذا فحسب بل نجد مسلما يكرر الفعل نفسه في أبيات مشهورة جاءت في الهجاء والغزل والرثاء، قد عد بها المأمون مسلماً اشعر الشعراء في رواية ذكرها أبو الفرج الاصبهاني قائلاً: (( اخبرني جعفر بن قدامه قال: قال لي محمد بن عبدالله بن مسلم حدثني أبي قال: اجتمع أصحاب المأمون عنده يوماً، فافاضوا في ذكر الشعر والشعراء فقال بعضهم: أين أنت يا أمير المؤمنين عن مسلم بن الوليد، قال حيث يقول ماذا ؟ قال حيث يقول وقد رثى رجلاً:

أرادوا ليخفوا قبرهُ عن عدّوه فطيبُ ترابِ القبرِ دلّ على القبرِ وحيث مدح رجلاً بالشجاعة فقال:

يجود بالنفس إذ ضن الجواد بها والجود بالنفس أقصى غاية الجود وهجا رجلاً بقبح الوجه والأخلاق ، فقال :

قَبُحَتْ مناظرُهُ فحينَ خَبْرِتُهُ حَسنُتُ مَناظِرُهُ لقبْحِ المخْتبرِ وتغازل فقال:

هَوىً يجَدَّ وحبيبٌ يلعب أنت اقعَ بينهما مُعذَّبُ

فقال المأمون: هذا اشعر من خضتم اليوم في ذكره (26)

ولو امعنا النظر جيداً في هذه الأبيات لوجدنا أن مسلماً قد استخدم فيها كلها الثنائية الضدية اللفظية ليبتك معنى جديداً ، جعل مسلماً يحتل هذه المكانة في رأي المامون ، ففضلاً عن البيت السابق نرى ان بيت الرثاء مبني على فكرة التضاد بين (الخفاء – الظهور) ومثلما رأينا في البيت السابق من أن الشاعر لم يأت بصورة جديدة أو يستخدم ألفاظاً جزلة رصينة بل كرر مفردة (القبر) ثلاث مرات ولكن هذا التكرار لم يؤثر في قوة دلالة البيت ومعناه العام لأن الثنائية الضدية قد عوضت دلاليا عيب التكرار حينما صرف ذهن القاريء عن التفكير بالتكرار إلى تأمل المعنى الجميل عندما ربط الشاعر هذه الثنائية الضدية بطيب التراب ، ويبدو أن مسلماً كان يعتمد التكرار كثيراً عندما راح يوظف الثنائية الضدية لخدمة المعنى ففي بيت الهجاء استخدم الجناس بين المفردات التي حملها معنى ضدياً (قبحت مناظره حسنت مناظره فكيف المنظر فكيف

تكون أخلاق ذلك الرجل ؟

وممايلاحظ على أبيات مسلم أنه يربط بين طرفي الثنائية الضدية بجملة أو بعبارة أو بمفردة تكون بمثابة الربط الذي يقوي المعنيين المتضادين ، أي يكون بمثابة البؤره المعنوية، فقد استخدم في البيت الأول (ضن الجواد) وفي الثاني (طيب التراب) وفي الثالث (قبح المنظر) أما في البيت الرابع فقد جعل الجملة الأسمية رابطاً معنويا بين الفعلين المتضادين (يجد يلهب)

وكما في الترسيمة الآتية:

وقد لاحظ بعض الدارسين شيوع هذا الأمر في شعره فقال عن طريقته ((واحب أن يفتن في ألوان شعره ، فأتخذ طريقة القدماء في التكلف للفظ والدوران حوله وألح على تشابه العبارات واختلاف معانيها ، فكأنه نصب نفسه في رأيهم لاصطياد الصور اللفظية والبديعة )) (27) ويروي أبن رشيق القيرواني أن أبا نواس قد عاب على مسلم بن الوليد توظيفه لبعض الثنائيات الضدية اللفظية في شعره فقال عن بيته : (28)

## عاصى الشباب فراح غير مُفند (\*) وأقام بين عزيمة وتجلد

((ناقضت ، ذكرت انه راح ،والرواح لا يكون إلابالانتقال من مكان إلى مكان ثم قلت : (وأقام ) فجعلتة منتقلاً مقيماً في حال ، وهذا تناقض قال أبو العباس ( المبرد ) : وكلا البيتين صحيح ولكن من طلب عيباً وجده ومن طلب له مخرجاً لم يفته )) (29) ولم يخرج مسلم عن أسلوبه السابق في ذلك البيت الذي عابه أبو نواس لأن :

و هكذا نجد العلاقة تكاد تكون ثابتة بين المتضادين والرابط الذي يخرج ليؤكد المعنى الجديد كما في الترسيمات الآتية :

قال مسلم (30)

أماتَ َتْ وأحيتْ مهجتي فهي عندها معلقة بين المواعيد والمطل

اطراس ، س2 ، ع2 ، اذار ، 2006

11

المصطلح النقدي/ ملف الثنائية الضدية

تَ وَظُلَّ مَ المالُ والأعداءُ من يده لازالَ للمالِ والأعداء ظلاما تظلم المال والأعداء ظلاما وقال أيضا (32):

قطعت في اللهِ أرحامَ القريبِ كما وصلَّ وصلَّ في اللهِ أرحاما وأرحاما قطعت أرحام القريب في الله في الله في الله المال وأرحاما وأرحاما وأرحاما وأرحاما وأرحاما وأرحاما وأرحاما

وقد يجمع مسلم بين المتضادين واحدا ً بعد الأخر مؤكدا ً لفعل أو لجملة سابقة فيجعل العلاقة بين المتضادين والمعنى الخارجين لها علاقة ارتدادية بعدما كانت علاقة رابطة كما في قوله (33):

لا يعرف المال إلا عند سائِلهِ أو يوم يجمعُه للنهب والبددِ لا يعرف المال إلا ارتداد يجمعه خصاد للنهب والبدد وفي قوله أيضا (34):

مُتَفَّاوتُ الرأي مختلط به في أمرة الترغيبُ والترهيبُ

وقوله كذلك (35):

(( ويستمر مسلم في الديوان كله على هذا النمط ، فزخارف الفكر واللفظ ما تزال تتلاحق وينضم بعضها إلى بعض لتكون هذا الحلى البديع ))(36)

وإذا كان مسلم بن الوليد قد أتخذ نمطا واحدا من هذه الثنائيات فإن أبا تمام قد اعتمد كثيراً على الثنائيات الضدية في تجديده على مستوى الصور والمعاني فقد بالغ وافرط كثيرا في هذا الأستخدام حتى (( تعلقت هذه النوافر من الأضداد بعرى تفكير أبي تمام وتصويره ولم تخل منها صفحة من صفحات ديوانه ))(37)

لكن اللافت النظر في فعله هو أن الشاعر (( لم يكن يستخدم الطباق استخداما ساذجا بسيطا بل كان يستخدمه استخداما معقدا إذ يلونه بأصباغ فلسفيه قاتمة ما تزال تغير في إطاره بل في داخله تغيرت تنفذ به إلى لون جديد مخالف للطباق ، فإذا هو من طراز زاخر غير معروف طراز فلسفي ، أن صح التعبير ففيه تناقض وفيه تضاد وفيه الصور الغريبة ))(38)

وإذا كان مسلم بن الوليد يعتمد على التضاد اللفظي فإن أبا تمام (( لا يجعل التضاد تضادا لفظيا فحسب وإنما يستخدمه استخداما معقدا بما يلونه به من ألوان عقلية مختلفة ، تجعل المقابلة المعنوية عنصراً اساسياً في الصورة إلى جانب المقابلة اللفظية ))((39)

ليس هذا فحسب بل غالبا ما يؤسس مشاهد ضدية كاملة تتناقض فيها الصور والمعاني الجديدة مع سابقتها ، وفيما يبدو ان ولع أبي تمام بهذه الأضداد يرجع إلى أذه (( يرى هذه الأضداد مظهراً من المظاهر الأساسيه في الحياة ))(40) وهذه الفكرة ربما جاءت ((عن تعمقه في مذا هب المتكلمين وفي الفلسفة والمنطق تعمقاً جعله ينشر في معانية الأضداد المتنافرة نشراً يدخل البهجة على النفس بما يصدر من تعانقها في الحياة تصويراً يدل على عمق غوره في الإحساس بحقائق الكون وبترابط جواهرها حتى الجواهر تبدو متضادة ))(41)

لقد استخرج أبو تمام ما لايحصي من المعاني والصور الجديدة من خلال توظيف بعض الثنائيات الضدية اللفظية والمعنوية لكنه في بعض الأحيان يذهب إلى أبعد من ذلك عندما راح يؤسس مشاهد ضدية على أنقاض أخرى ، فمثلاً في مديحه لأبي سعيد الثغري قال (42):

وكأنَّ أَمْنَعَها لها مِضمارُ حتى ظَننَا أنها لك دار مُذْ كنتَ فيها والسحابُ عِرِشار بكَ والليالي كلها أسحار

غادَرْتَ أَرْضَهُمُ بِخَيلِكَ في الوغى وأقمتَ فيها وادعاً متُمَهلاً وأرى الرياضَ حواملاً ومطافلاً أيامُنا مصقولة أطرافُها يوجه الشاعر خطابه للممدوح مستخدما الجملة الفعلية (غادرت) لكنه سرعان ما ينقض هذه الجملة باخرى فقال: (وأقمت) فالتضاد واضح بين حركة المغادرة وسكون الإقامة لكن التضاد لا يخدم المعنى ، كما أن الشاعر في هذه الأبيات لم يعمد إلى استخدام الثنائيات الضدية اللفظية والمعنوية المعروفة بل مايظهر من تضاد صريح هو في حقيقة أمره توافق تام لا تضاد فالمغادرة ليست حقيقية وإنما تعني الانتقال والتحول من مشهد إلى أخر ، فالمشهد القديم الذي يرمز إلى الموت والحرب والقتل والدمار قد تحول إلى مشهد مضاد يرمز إلى السلام والانبعاث والنمو والحياة والتفاؤل ، فالأرض الوعرة والحصون المنيعة والقلاع المرتفعة أصبحت أرضا منبسطة تتبارى فيها الخيول ، ولا شك في ان مشهد الخيول المتبارية في مضمار السباق يتضاد مع المشهد السابق وكما مبين في الشكل الأتى :



وهكذا يستمر الشاعر بتعزيزه لهذه الرموز من خلال تكثيف الصور البسيطة والمركبة التي تتضاد مع سابقاتها ، فوصف الممدوح بالوداعة والتمهل يدل على الاطمئنان والاستقرار 'لأن الإنسان إنما يطمئن ويشعر بالأمان في داره ، ثم يلتفت أبو تمام إلى المكان من حوله ، ذلك المكان الذي بدأ بالتحول من حالة إلى أخرى ، فإذا حملنا الجملة (أرى الرياض حواملا ومطافلا) على المعنى الحقيقي تكون صورة الماشية وهي حوامل ومطافل

ترعى في الرياض ، مؤكدة للصور السابقة دلاليا فهي تضفي على المكان رمزا من رموز الانبعاث والتجديد فهي لم تكن كذلك إلا عندما دخلها الممدوح ( مذ كنت فيها ) ثم لم ينس صورة السحاب بوصفها مصدرا مهما يديم الانبعاث والنمو في المشهد كله أما إذا حملنا الصور على المعنى المجازي فستكون الصورة ذات دلالة أبلغ على الرغم من خروجها للمعنى نفسه ، فالرياض عندما تكون حواملا ومطافلا تؤكد اهتمام الشاعر بالمكان نفسه عندما جسم هذه الرياض وأسبغ عليها صفات انسانية ، ثم إذا ما أكمل الصورة المكانيه واتمها أتجه إلى ما يتمم هذه الثنائيات فأختار الصورة الزمانية المجسدة أيضا ( فالأيام مصقولة أطرافها) و (الليالي كلها أسحار) فالأيام المشرقة البيضاء تتضاد من حيث المعنى السطحى مع الليالي ، فالصقل للأطراف يجعلها أكثر بريقا ولمعانا أما الليالي فكلها أسحار ، والسحر هو الزمن الذي تنتهى عنده الظلمة مؤذنا بمجىء يوم جديد يتلاءم مع الصورة المشرقة المضيئة للأيام ، فالشاعر يعود مرة أخرى ليؤكد أن ما يبدو من ثنائية ضدية لفظية تحيل إليها القراءة الأولى إنما هو أمر معكوس تماما ، لأنه أراد أن يبنى صورة كلية ضمن مشهد مضاد على أنقاض صورة كلية قديمة ؛ (الصورة القديمة قبل نصر الممدوح ) ضد ( الصورة الجديدة بعد النصر ) وكما قلنا سابقا في بداية الأبيات من أن المغادرة لم تكن حقيقية ، فالليالي هنا لم تكن حقيقية لأنها ليست سوى أسحار وهي لذلك تعد بداية لتأسيس مشهد جديد ، يؤيد ان كل الصور المكانية والزمانيه كانت موظفة بشكل يخدم المشهد المضاد السابق، وهذا النوع لم يعمد الشاعر فيه الى استخدام الطباق والأضداد اللفظية والمعنوية المعروفة لدى غيره من الشعراء بل ذهب الىي ابعد من ذلك عندما جعل الثنائية الضدية ابعد مدى في رسم مشاهد جديدة تقام على انقاض مشاهد اخرى وقد استخدم الشاعر للتحول في المشهد جملتين فعليتين (غادرت و اقمت) وقد استخدم أيضا جملتين فعليتين في بداية وصفه لمشاهد معركة عمورية تلك المعركة التي تلاعب الشاعر فيها بالثنائيات الضدية في رسم اجمل المشاهد الوصفية عن مكان تدور فيه رحى المعارك، وهذه الافعال منز وعة من دلالاتها الحقيقية قال ابو تمام :(43)

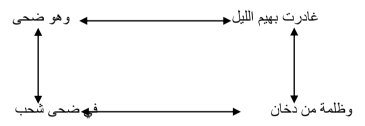
للنار يوماً ذليل الصخر والخشب يشئلُه وسطَها صبح من اللهب عن لونِها او كأنّ الشمسَ لمْ تغب وظلمة من دخانٍ في ضحى شحب والشمسُ واجبة في ذا ولم تجب غيلانُ ابهي ربي من ربعِها الخرب أشهى إلى ناظريْ من خدها الترب

لقد تركت امير المؤمنين بها لا غادرت فيها بهيم الليل وهو ضحى حتى كأنّ جلابيب الدجى رَغيِتْ ضوعٌ من النار والظلماءُ عاكفةٌ فالشمسُ طالعةُ من ذا وقد أفَلَتْ ما ربعُ مية معموراً يطيف به ولا الخدود وقد أذمين من خجل

نلاحظ ان الثنائية (الضياء \_ الظلام ) هي المهيمنة في رسم مشاهد المعركة فالشاعر متردد بين ( الضياء \_ الظلام ) ((فهو في الليل البهيم ويتصور كأنه في الصبح المضيء ، بل هو في الضحى المنير ، وكأنما خلع الليل ثيابه بل لكانما رغبت عن لونها ، بل كأن الشمس لم تغرب ، بل لقد غربت ولم تلبث ان اشرقت في ربوع عمورية )) (44) ان الشاعر يجعل القاريء في حيرة من امره في تحديد زمن المعركة ، هل هو نهار ؟ هل هو ليل ؟ والسبب : هو المزج الدقيق بين الثنائيات الضدية التي منها ( الضياء - الظلام )

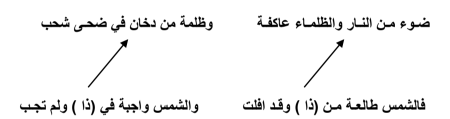
فإذا ما قال: (غادرت بهيم الليل) قال (وهو ضحى) واذا ما قال (ضوء من النار) قال (والظلماء عاكفة)، فالمتلقي يبقى في حيرة، لايستطيع ان يتبين الظلام او الضياء كانا حقيقيين (ليل، نهار) ام كانا مجازيين بسبب ظلمة الدخان ونار الحرب، ((ان الظلام والضوء قد اجتمعا في تلك الليلة اجتماعا غريبا وهو يقصد بالظلام الدخان وبالضوء الحريق وسواء اكان الأمر الأول هو الواقع، ام الثاني فالكل خارق للعادة، خارج على المالوف لأن حريق المدينة في تلك الحرب بلغ من الشدة ما يضيق عنه الوصف ويعجز عنه البيان بغير هذه الصور البلاغية)(45) والثنائيات تتشكل كما يلي:-

غادرت بهيم الليل → وهو ضحى → وظلمة من دخان → في ضحى شحب



ولم يكتف أبو تمام بهذه الثنائية فحسب بل راح يتلا عب من جهة اخرى بصورة الضياء التي جعل الشمس مصدراً لها وطرفا مضاداً للصورة السابقة (الظلام)

مما يزيد من حيرة المتلقي \_ أيضا - ان الشاعر استخدم اسم الإشارة (ذا) وحده فلا يستطيع ان يتيقن من اين يصدر الضوء ومن اين يأتي الظلام؟ لكن (ذا) ربما تشير الى :\_



ومثلما استخدم (ذا) لإيهام المتلقي استخدم المفردة (واجبة) التي تعني (افلة) ففي هذه الثنائيات الضدية لم يتخيل أبو تمام عن طبعه في مشاكسة المتلقي عندما يوغل في إيهامه بألفاظه وصوره وعباراته ومن ثم الصور الضدية ((فقانون التضاد \_ كما يقول د. شوقي ضيف \_ يلعب بأقواسه الارجوانية)) (46) لديه . وينجرف بنا الشاعر إلى زاوية أخرى من مشاهد المعركة ولكن بعيدا عن مكانها عندما يختار ربوع ذي الرمة وصاحبته (مية) طلبا في استخدام صورة ضدية أخرى تعزز من الثنائيات السابقة ليزيد المشاهد جمالا وتشابكا في الألوان الزاهية التي استخدمها على طريقة السرياليين في (الأحمر ، والأصفر ، والأبيض ، والأبيض ، والأسود ، والبرتقالي ، والأخضر )

وعلى الرغم من جمال ربع مية الأخضر الزاهي أبهى ربى من الربع الخرب فالشاعر ينفي أن يكون ربع مية أشهى إلى ناظره من ربع عمورية الخرب, والسبب أن أبا تمام كان منتشيا بالنصر والبهجة برؤية علامات الغلبة والنصر، ونسى جمال الربع مقارنة بالخراب الذي حل في عمورية, أن هذه الثنئيات ولا سيما ثنائية (الضياء \_ الظلام) قد تكررت في شعره كثيرا ومن تلك الثنائيات قوله مصورا إحدى صواحبه (47):

## بيضاءُ تسري في الظلام فيكتسي نوراً وتسرِبُ في الضياءِ فَيُظْلِمُ

((فقد جعلها تكسف نور الشمس ببهائها ، وكأن القمر يكسف ضوء الكواكب حتى ليصبح ضياء النهار مظلما لشدة نورها ، وهو تضاد بديع فالضياء يظلم ويمكن لهذا المعنى ويزيده عمقا فيقول واصفا إحدى صواحبه في ساعة الوداع (48):

ولهَتْ فَاظْلَمَ كُلُّ شَيِّ دُونتَها وأنارَ منها كُلُّ شَيْءٍ مُظْلِمِ ومن الثنائيات الأخرى في شعر أبي تمام ثنائية (المطر – الصحو) في قوله (49): مطرَّ يذوبُ الصحوْ منه وبعدَهُ صحوُ يكاد من النضارةِ يُمْطِرَ

غيثان : فالانواءُ غيثٌ ظاهرٌ لك وجهُهَ والصحوُ غيثٌ مُضْمَرُ

((فالمطر من الشفافية والصفاء والنعومة أي من الصحاوة ، بحيث أنه يصبح مطرا يذوب منه الصحو ، والصحو الذي يأتي بعده ، من الطراوة والرقة والعذوبة أي من المائية بحيث يكاد من النضارة أن يمطر ويعمق حسن الاتصال والتواشج في هذه الصور المدهشة وتحول الواحد إلى نقيضه )) (50)

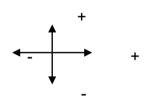
# لما بكت مقلُ السحاب حِبا ضَحكتُ حواشي خدةِ التربِ فَكأنتُه صبحٌ تبسَّمَ عن سَحَر ضَنيل في ضحشحبِ

أما أبن الرومي الذي وقف عند المعاني طويلا فكان وقوفه ((يضطره إلى أن يطيل النظر فيها ، فهو يتصرف فيها ويعبث بها أكثر مما كان أبو تمام يتصرف بها في معانيه )) (52) وعلى الرغم من أن لكل شاعر طريقته في استخدام الثنائيات الضدية خدمة للمعنى الجديد أو للصورة الطريفة فأن الشاعر أبن الرومي قد اختلف أيضامن حيث توظيفه لهذه الثنائيات ومن حيث الدوافع وراء استخدامه لها ، فلم يكن طلب التجديد والبحث وراء المعنى هو الهدف الرئيس ، لأن نفسيته قد أثرت في كل سمات شعره الفنية والموضوعية ومن العبث أن نبحث عن الأسباب والدوافع في تطور المستوى الفني لأبن الرومي دون أن نرى صدى تلك الدوافع في نفسيته ، فلا نبالغ إذا قلنا أن أبن الرومي من الشعراء القلا ئل الذين لا يمكن فهم أشعارهم دون الخوض في كنه نفسياتهم لذلك أرى أن اللجوء إلى الثنائيات الضدية \_ في الأعم الأغلب \_ كان بسبب تطرف تلك الشخصية وابتعادها عن رؤية الأشياء الوسط ، فالمعادلة لدية تتكون من طرفين :

من أقصى اليمين حالي أقصى الشمال

((فهو يحب الحياة بقدر ما يخاف منها)) (53) وهذا ما لاحظه معاصروه عليه عندما ذكر وا عنه: ((أنه كان ضيق الصدر ، سريع التغير والانقلاب ... وأن من كان يلقاه يراه كالمتوجس المذعور وكأنما في أعصابه شيء من الاختلال ، ولعل ذلك هو الذي أعده لأن يصبح أكثر شاعر متطير في عصره )) (54)

أن الرومي وبحسب فطرته وطبعه لايميل إلى التقريب بين المتضادات ، فالصور والمعاني والألفاظ الضدية في شعره تحتل طرفي المعادلة حيث اللاتداني بينهما ، لأن أغلب الثنائيات لديه تأخذ الشكل الآتى:

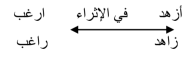


فمثلاً هو يتمنى أن يكون ثرياً لكنه من الجهة الأخرى يعد نفسه از هد الزاهدين في قوله ( 55 ):

إليّ وأغراني برفضِ المطالبِ وإنْ كنتُ في الإثراعِ أرغَبَ راغب

أَذَاقَتْنَي الأسفارُ ماكَّره الغنى فأصبحتُ في الإثرا ءأزْهَدَ زاهدٍ



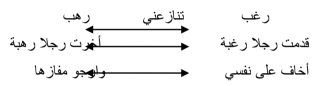


ونلاحظ -كذلك - أن الشاعر يكثر من الكشف عن الصراع الحقيقي الذي يعتمل في نفسه من خلال طرفي المعادلة في قوله ( 56 ):

قوي وأعياني اطلاع المغايب

تنازَعْنى رَغْبٌ ورَهْبٌ كلاهما

واخّرتُ رجلاً رهبةً للمطالب واستارُ غيب الله دون العواقب ومن أين والغاياتُ قبل المذاهب فقدّمتُ رجلاً رغبةً في رغيبةٍ أخاف على نفسي وارجو مفازَها ألا من يريني غايتي قبل مذهبي



((هذه هي مأساة التناقض ، والجزر والمد في نفسه ، فهو يعيش في واقع يختلف تمام الأختلاف عن الشوق الذي يعتريه أو يصبو إليه )) (57) ، ويحاول ابن الرومي أن يتغنن في استخدام الثنائيات مستغلا كل لفظة تؤدي معنى التضاد في المعنى أو الصورة أو الفكرة ، كما في قوله مادحا العلاء بن صاعد (58):

#### وكل مديح لم يكن في ابن صاعد ولا في أبيه صاعد فهو حابط

فقد استغل فكرة الصعود في المدح ( الإحسان و الاجاده ) ومن التورية في اسم (صاعد ) ثم استخدم اللفظ (حابط) ، فكل مدح في غير ابن صاعد (بوصفه ابن صاعد) و لا في أبيه صاعد (صاعد الاسم + المدح الصاعد) فهو حابط وقد أشاد الحموي باستخدام الثنائية الضدية مع أنواع البديع الأخرى فقال: ((والذي اقوله أن المطابقة التي يأتي بها الناظم مجردة ليس تحتها أمر كبير ونهاية ذلك أن يطابق الضد وهو شيء سهل ، اللهم إلا أن

تترشح بنوع من أنواع البديع وتشاركه في البهجة والرونق )) (59) وعلى ذلك تكون ثنائية ابن الرومي كالشكل الآتي :



ان ابن الرومي يستخدم هذه الثنائيات الضدية استخداماً دقيقاً لا يكاد يفقه معناه إلا من أطال التأمل والتدبير في معانيه العميقه ، وثنائياته يصدق عليها قول القاضي الجرجاني : (( وأما المطابقة فلها شعب خفية وفيها مكامن تغمض ، وربما التبست أشياء لا تتميز إلا للنظر الثاقب والذهن اللطيف )) (60) ومن هذه المعاني ايضاً قول ابن

#### له شمالان حاز إرثهما عن ذي اليمينين (\*) شدَّ ما اختلفا

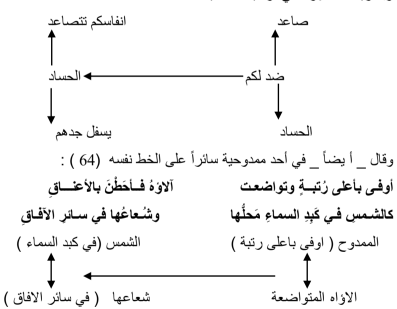
الرومي في هجاء سليمان بن عبد الله بن طاهر (61):

أن هذه المعاني تدل على ((قدرة خارقة على النفوذ إلى كثير من الأخيلة المبتكرة ... وكانت لديه قدرة بارعة على عرض أخيلته في مثل هذه الأقيسة )) (62) . فقال في حساد صاعد (63):

## وضدٍ لكم لازال يسفُّلُ جدُّهُ ولابرَ حَتْ انفاستُه تَتَصعَّدُ

## ولو قاسَ باستحقاقِكُمْ ما مُنِحْتُمُ لا طفأ ناراً في الحشا تَتَوقَّدُ

فاالشاعر يصرح باستخدامه الثنائية الضديه في تشخيص الفارق الكبير بين صاعد وحساده وبطريقته المعهودة في توظيف الثنائيات.



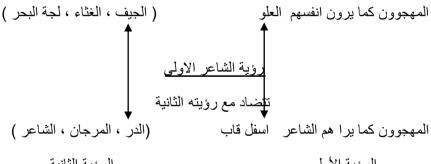
ان ابن الرومي إذ (( يمعن في التفكير والتعليل والتأويل ، يجد أن الارتباطات الظاهرية بين المشاهد وا لمعاني هي ارتباطات سطحية ، واهية تكاد لا تغني شيئاً ولا تشير إلى أية حقيقة وهو إذ يوغل في معنى المظهر ومؤداه أو يستوضح غاية المعنى ودلالته بالنسبة إلى

المعاني الأخرى ، يعثر على نوع من الوحدة العميقة الخفية بين المعاني المتنافرة ، النائية بعضاً في البعض الأخر )) (65)

قال في هجاء قوم (66):

فليطر معشر و يعلو فأني لا أراهُم إلا بأسفلِ قابِ جيفً أنْتَنَتُ فأضْدَتُ على الله جة والدر تحتها في حجاب وغثاءٌ علا عباباً من اليم موغاص المرجانُ تحت العباب

أن الترسيمة الآتية توضح مدى العمق في المعاني التي يبتكرها ابن الرومي من خلال استخدامه للثنائيات الضدية:



الرؤية الأولى الرؤية الثانية

مرت بنا نماذج شعرية استخدم فيها الشعراء الثنائيات الضدية ، فكان استخدامهم متفاوتا من شاعر إلى آخر ، فبشار بن برد - مثلا - كان مدفوعاً بميله إلى المعاني الباطنة ، لأن من كانت بصيرته الباطنة أغلب عليه من الحواس الظاهرة - كما يقول الغزالي - كان حبه للمعاني الباطنه أكثر من حبه للمعاني الظاهرة ، لذلك وظف بشار الثنائية الضدية في

شعره بما يخدم هذه الفكرة ، أما مسلم بن الوليد فكان ولعه بالثنائية الضدية يعود إلى ولعه بالبديع وبمحسناته ، لذلك لم نر مسلماً قد منح الثنائية الضدية عمقاً كبيراً بل راح يتلاعب بالالفاظ خالقاً منها علاقات ضدية غير معقدة ، وقد لاحظ القدماء ذلك في شعره فقالوا : انه (( اول من وسع البديع وحشا به شعره )) (67) ، في حين وجدنا ابا تمام مدفوعاً بتعمقه للفلسفة وحب الغوص على المعاني العميقة في الاشياء وحولها فكانت صفحات ديوانه لا تخلو منها . اما ابن الرومي الشاعر الوجل ، فقد كان طريقه اليها ملائماً لما في نفسه من تناقضات حادة عرف بها ، ويبقى قول القاضي الجرجاني شاهدا على ان في الثنائية الضدية (( شعب خفية وفيها مكامن تغمض ، وربما التبست بها اشياء لا تتميز الا للنظر الثاقب والذهن اللطيف )) .

## الهوامش والتعليمات

- (1) معجم المصطلحات البلاغية وتطورها ، د . أحمد مطلوب ، 252 ، وينظر كتاب البديع 36.
  - (2) المصدر نفسه ، 255 ،
- (3) المصدر نفسه ، 252 ، (( وكثيراً ما اختلف هؤلاء البيانيون حول الاسم الذي يطلقونه على أداة من هذه الأدوات (الطباق و الأنواع الداخلة تحت الجناس وغيرها ) ينظر : الأسس الجمالية في النقد العربي د. عز الدين إسماعيل، 302.
  - (4) ترجمة محمد الولي ومبارك حنون ، دار توبقال للنشر ، 20 .

- (\*) سيكون مدار بحثنا حول التجديد في الصور والمعاني في الشعر العباسي مستفيداً من الثنائيات الضدية في ذلك .
  - (5) في الشعرية ، 46.
- (\*) لأن غزل بشار كان تقليدياً في مرحلته الأموية ، إذ كان غالباً ما يأتي في مقدمات قصائده المدحية ، أما في المرحلة العباسية فإن غزله قد اختلف اختلافاً كبيراً بد لالة توجيه خطابه لاكثر من امرأة ، سلمى ، سعدى ، الرباب ، اسماء ، ليلى ، هند ، ام بكر ، وهكذا اما العصر العباسي فقد وجه خطابه لامراة واحدة هي عبدة .
  - (6) ديوانه ، تحقيق ، محمد الطاهر بن عاشور ، لجنة التأليف والترجمة ، 4 /166 .
    - (7) أحياء علوم الدين ، الغزالي ، مطبعة الحلبي ، 4/ 256 .
    - (8) جماليات المكان ، غوستون باشلار ، ترجمة غالب هلسا ، 25 .
      - (9) ديوانه ، 2/ 104 ،
      - (10)ديوانه ،3/ 249
      - (11) الأغاني ، أبو الفرج الأصبهاني ، 3/ 142 .
    - (12)تاريخ الأدب العربي ،العصر العباسي الأول ،د . شوقي ضيف ، 154 .
      - (13) ديوانه ، 4/ 49 .
- (14) ديوانه ، جمع وتحقيق د. حسين نصار ، دار مصر للطباعة ، القاهرة 1967 ، d2 ، d2 .
  - (15) كثير عزة ، حياته وشعره ، احمد الربيع ، 143 .

- (16) الصورة في شعر بشار بن برد ، د . عبدالفتاح صالح نافع 267 .
  - (17) ديوانه ، 4/ 166 .
  - (18) المصدر نفسه ، 4/ 18 .
  - (19) العصر العباسي الأول ، د . يوسف خليف ، 48 .
    - (20) العصر العباسي الأول ، 207 .
  - (21) تاريخ الشعر في العصر العباسي ، د . يوسف خليف ، 48 .
    - (22) الصورة في شعر بشار ، 269 .
      - (23) ديوانه 2/ 84.
    - (24) البئر ، والعسل ، حاتم الصكر ، 75 \_ 76 .
- (25) شرح ديوان صريع الغواني ، د . سامي الدهان ، 164 ويروي البيت في ديوانه .

## تجود بالنفس اذ أنت الضنين بها والجود بالنفس أقصى غاية الجود .

وعلى هذه الرواية لا تتغير الدلالة الضدية فيكون التأويل تجود بالنفس وأنت الصنين بها؟.

- (26) الأغاني ، أبو الفرج الاصبهاني ، 19/ 24 .
- (27) مقدمة شرح ديوان صريع الغواني ، وينظر كذلك البيان والتبين للجاحظ ، 1/ 51 .
  - (28) ديوانه ، 230
    - (\*) التفنيد : اللوم .
  - (29) العمدة ، أبن رشيق القيرواني ، تح ، محمد محيي الدين عبد الحميد ، 2 / 233 .
    - (30) ديوانه ، 34

- (31) المصدر نفسه ، 64 .
  - . 67 نفسه ، 67
  - (33) نفسه ، 87
  - (34) نفسه ، 116
  - (35) نفسه ، 118
- (36) الفن ومذاهبه في الشعر العربي ، د . شوقي ضيف ، 186 .
  - (37)المصدر نفسه ، 250 .
    - (38) نفسه ، 250
    - (39) نفسه ، 250
  - (40) تاريخ الشعر في العصر العباسي ، 125.
    - (41) الفن ومذاهبه في الشعر العربي ، 251.
  - (42) العصر العباسي الأول ، د . شوقي ضيف ، 277 .
    - (43) ديوانه ، 2/ 181 .
    - (44)المصدر نفسه ، 1/ 41 .
- (45) النص الأدبي (تحليله و بناؤه) ، مدخل اجرائي ، د . ابراهيم خليل ، 123 .
  - (46) العصر العباسي الأول ، 285 ، (46) المصدر نفسه ، 279 .
    - (47) ديوانه ، 1/ 311 .
    - (48) العصر العباسي 279.

- (49) ديوانه 2/ 104
- (50) جدلية الخفاء و التجلى ، د . كمال أبو ديب ، دار العلم للملايين ، 236 .
  - (51) ديوانه ، 1/ 127 .
  - (52) من حديث الشعر والنثر ، طه حسين ، 138 .
  - (53) أبن الرومي (فنه ونفسيته) ، ايليا حاوي ، 208.
  - (54) العصر العباسي الثاني ، د . شوقي ضيف ، 298 .
- (55) ديوانه ، تحقيق ، د . حسين نصار ، دار الكتب ، القاهرة ، 1973 ، 1/ 213 .
  - (56) ديوانه ، 1/ 213 .
  - (57) أبن الرومي ، ايليا حاوي، 208
    - (58) ديوانه ، 3 / 1662
  - (59) معجم المصطلحات البلاغية وتطورها ، د . أحمد مطلوب ، 2/ 260 .
    - (60) الوساطة بين المتنبى وخصومه ، القاضى الجرجاني ، 44 .
      - (61) ديوانه ، 1008/2
- (\*) كان جده يلقب بذي اليمينين لكرمه ، ويكنى عن الجود والكرم والندى باليد اليمنى ، فارتباط اليد اليمنى بالكرم والجود ارتباط معروف ومشهور في التراث العربي القديم ولاسيما الشعر العباسي .

فقد قال الحسين بن مطير:

اضحت يمينك من جود مصورة لا بل ، يمينك منها صور الجود

وقال مسلم بن الوليد:

سماله الـ ردى وعيون القول منطقه الفصل

تساقط يمناه الندى وشماله الـ

- (62) العصر العباسي الثاني ، 315 .
- (63) ديوانه ، 2/ 594 ، ( 64 ) ديوانه ، 1/ 304
  - (64) ابن الرومي ، ايليا حاوي ، 175 .
    - (65) ديوانه ، 1/ 405 .
- (66) طبقات الشعراء المحدثين ، لأبن المعتز ، 235.

## المصادر والمراجع

- 1- ابن الرومي ( فنه و نفسيته من خلال شعره ) ، ايليا حاوي ، مكتبة المدرسة ودار الكتاب اللبناني بيروت ، ط2 ، 1980
  - 2-إحياء علوم الدين ، الغزالي ، مطبعة الحلبي ، القاهرة ، د . ت .
- 3- الأسس الجمالية في النقد العربي ( عرض وتفسير ومقارنه ) ، د . عز الدين إسماعيل ، د . الأسس الثقافية العامة ، بغداد ، ط3 ، 1986 .
  - 4- الأغاني ، ابو فرج الاصبهاني ، القاهرة ، دار الكتب المصرية .
- 5- البئر و العسل ( قراءات معاصرة في نصوص تراثية ) ، حاتم الصكر ، دار الشؤون الثقافية العامة ، بغداد ، 1992 .

- 6-البيان و التبين ، الجاحظ ، تح ، عبد السلام محمد هارون ، لجنة التأليف والترجمة ، القاهرة 1960 .
- 7- تأريخ الأدب العربي ، العصر العباسي الأول ، د . شوقي ضيف ، دار المعارف ، ط8 1982 .
- 8- تأريخ الأدب العربي ، العصر العباسي الثاني ، د . شوقي ضيف ، دار المعارف ،
   القاهرة ، ط1 ، 1975 .
  - 9 تأريخ الشعر في العصر العباسي، د. يوسف خليف ، دار الثقافة ، القاهرة ،1981 .
- 10- جدلية الخفاء والتجلي ( دراسات بنيوية في الشعر ) ، د . كمال أبو ديب دار العلم للملاين ، ط1 ، 1979 .
- 11- جماليات المكان ، غوستون باشلار ، ترجمة غالب هلسا ، وزارة الثقافة والأعلام ، دار الجاحظ بغداد ، 1980 .
  - 12- ديوان ابن الرومي ، تح ، د . حسين نصار ، دار الكتب القاهرة 1973 .
  - 13- ديوان أبي تمام ، تح ، محمد عبده عزام ، دار المعارف ، القاهرة ، 1976 .
- 14- ديوان بشار بن برد ، تح ، محمد الطاهر بن عاشور ، لجنة التأليف والترجمة ، القاهرة ، 1950 1954 .
- 15- ديوان جميل بثينة ، جمع وتحقيق ، د . حسين نصار ، دار مصر للطباعة القاهرة ، ط2 ، 1967 .

- 16- شرح ديوان صريع الغواني ، تح ، د . سامي الدهان ، دار المعارف ، القاهرة ، 1970 .
- 17- الصورة في شعر بشار بن برد ، د . عبد الفتاح صالح نافع ، دار الفكر ، عمان ، 1983 .
- 18- طبقات الشعراء المحدثين ، لأبن المعتز ، تح ، عبد الستار أحمد فراج ، دار المعارف ، القاهرة ، ط4 ، 1976 .
- 19- العمدة ، أبن رشيق القيرواني ، تح ، محمد محيي الدين عبد الحميد ، دار الجبل بيروت ، ط5 1981
- 20- الفن ومذاهبه في الشعر العربي ، د . شوقي ضيف ، دار المعارف ، القاهرة ، ط5 ، 1976 .
  - 21- في الشعرية ، د . كمال أبو ديب ، مؤسسة الأبحاث العربية ، بيروت ، 1987 .
- 22- قضايا الشعرية ، رومان ياكوبسن ، ترجمة محمد الوالي ومبارك حنون ، دار توبقال للنشر ، المغرب ، ط1 ، 1988 .
  - 23- كتاب البديع ، عبدالله بن المعتز ' تح كر اتشكوفسكي ، لندن ، 1935 .
  - 24- كثير عزة ، حياته و شعره ، احمد الربيعي ، دار المعارف ، القاهرة ، 1967 .
- 25- معجم المصطلحات البلاغية وتطورها ، د . أحمد مطلوب ، مطبوعات المجمع العلمي العراقي ، بغداد ، 1983 .
  - 26- من حديث الشعر و النثر ، طه حسين ، دار المعارف ، القاهرة ، 1975 .

27- النص الأدبي (تحليلة و بناؤه) ، مدخل اجرائي ، د . ابراهيم خليل ، الجامعة الأردنية ، كلية الأداب ، ط1، 1995 .

28- النظام في شرح المتنبي وأبي تمام ، لأبن المستوفي ، تح ، د . خلف رشيد نعمان ج1، دار الشؤون الثقافية العامة ، بغداد ، 1989 .

19- الوساطة بين المتنبي وخصومه ، علي بن عبد العزيز الجرجاني ، تح ، محمد أبو الفضل إبراهيم وعلي محمد البجاوي ، دار القلم بيروت ، د . ت .